Michel de Certeau und das Paradox der

unplanbaren Planung

23



Uns interessiert hier, was unterhalb der Technologie geschieht und ihr Spiel
durcheinanderbringt. ... Denn es handelt sich um tatsichliche Praktiken. Die Planer wissen
sehr wohl um die Antriebskrifte, die sie als ,,Widerstinde* bezeichnen, welche die
funktionalistischen Kalkiile ... storen. Sie konnen nicht umhin, den fiktiven Charakter
wahrzunehmen, der durch die Abhéngigkeit von einer alltidglichen Realitét in eine Ordnung
eindringt. Uberlassen wir also diese funktionalistische Rationalitit der Wucherung ihrer

eigenen Schonfirberei und ... wenden wir uns mehr dem Gemurmel der Alltagspraktiken zu.

Michel de Certeau, Kunst des Handelns

24



"Would you tell me, please, which way I ought to go from here?"

"That depends a good deal on where you want to get to," said the Cat.

"I don’t much care where--" said Alice.

"Then it doesn’t matter which way you go," said the Cat.

"--so long as I get SOMEWHERE," Alice added as an explanation.

"Oh, you’re sure to do that," said the Cat, "if you only walk long enough."

Lewis Carroll, Alice in Wonderland

DAS PARADOX DER UNPLANBAREN PLANUNG

IST ES WIRKLICH SO EINFACH, wie die Katze sagt? Wenn man nicht weil3, wo man hin mdchte, dann ist
es im Grunde egal, welchen Weg man einschlégt. Das klingt zunéchst logisch. Doch wird die Sache
klarer, wenn man weif3, wo man hin mochte? Als méchtigster Mann der Welt machte Barack Obama
zu Beginn seiner Prasidentschaft 2009 gleich eines klar, ndmlich, dass er Guantanamo Bay, das US-
gefiihrte Gefangenenlager auf Kuba, schlielen lassen werde. Nach acht Jahren im Amt wurde eines
deutlich: so einfach war es offenkundig nicht. Am Ende seiner Amtszeit existierte das Gefangnis noch

immer, trotz all seiner Bemiithungen es schlieBen zu lassen.

Nicht nur im politischen Umfeld scheint unsere Fahigkeit zur Vorhersage und zum Umsetzen
von Plénen begrenzt. In einem der erfolgreichsten Management-Biicher der frithen 2000er Jahre,
From Good to Great,'® beschreibt der Autor Jim Collins elf Unternehmen, die iiber lange Jahre in
ihren jeweiligen Markten liberdurchschnittliche Ergebnisse erzielten, und er versucht in seinem Buch
dem Geheimnis ihres Erfolges auf die Spur zu kommen. Am Ende sieht er sich im Stande, Hinweise
auf Basis seiner Untersuchung zu geben, die erfolgreiche Unternehmenslenker beherzigen sollten. Das
Buch verkaufte sich millionenfach. Was sich weit weniger verkaufte sind die Erkenntnisse des
Okonomen Steve Levitt. Der schrieb nimlich, dass man bei einer Investition in die elf Unternehmen,
die Collins untersucht hatte, in einem siebenjéhrigen Anlagezeitraum zwischen 2001 und 2008,
deutlich schlechter abgeschnitten hétte, als wenn man einfach ein vergleichbares Investment in die

Unternehmen des Standard & Poor‘s 500 Index getitigt hitte. !

Beispiele fiir derartige Fehleinschédtzungen finden sich natiirlich nicht nur in der jiingeren
Vergangenheit; die Geschichte ist voll davon. Doch wie sieht es mit dem heiligen Gral aus, der
wissenschaftlichen Methode? Bis in die 1960er Jahre hinein wurde weithin die Ansicht vertreten, dass

die Anwendung wissenschaftlicher Methoden in einem stetig fortschreitenden, zielgerichteten Prozess

18 Collins, J. (2001)
19 http://freakonomics.com/2008/07/28/from-good-to-great-to-below-average/, zuletzt aufgerufen im Mai 2019

25


http://freakonomics.com/2008/07/28/from-good-to-great-to-below-average/

zu einer konstanten Zunahme menschlicher Erkenntnis fiihrt. Durch fortlaufende Experimente wiirden
Annahmen iiber die Realitdt entweder bestétigt oder zuriickgewiesen. Doch dann machte der
Berkeley-Professor Thomas S. Kuhn mit seinem Werk Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen®
auf sich aufmerksam. Er behauptete, dass wissenschaftliche Erkenntnis weder zielgerichtet noch stetig
fortschreitend ist, sondern in Form revolutionérer ,,Paradigmen-Wechsel* vonstattengeht. Anstatt
eines linearen Erkenntnisgewinns schlug Kuhn vor, dass neues Wissen eher auf eine holprige Weise,
entlang eines ungeplanten Prozesses erlangt wird. Sein Buch selbst 16ste einen Paradigmen-Wechsel

aus, indem es die Art und Weise, wie wir verstehen was wir verstehen, auf den Kopf stellte.

Wie sicher ist unser Wissen also? Weder Macht, noch 6konomischer Erfolg oder
wissenschaftliche Methode scheinen uns Sicherheit fiir die zuverléssige Einschitzung oder Planung
einer zukiinftigen Entwicklung zu geben. Das Paradox der unplanbaren Planung um das es in diesem
Kapitel geht — und das zeigen die eben genannten Beispiele —, besteht darin, dass eine solche Planung
mitunter gerade das Gegenteil von dem befordert, was man durch sie erreichen wollte. Es scheint
sogar zu so zu sein, dass die Umsetzung eines Plans unwahrscheinlicher wird, je genauer wir planen.

Die Frage ist, wie unter solchen Bedingungen gutes Entscheiden gelingen kann.

Um in dieser Sache mehr Licht ins Dunkel zu bringen, entschloss sich der kanadische
Psychologe Philip E. Tetlock vor einigen Jahren zu einem interessanten Experiment.?! Er lie
Menschen aus aller Welt, darunter viele Experten, ihre Meinung zu zukiinftigen Entwicklungen in
Politik, Kultur und Wirtschaft abgeben. Und dann wartete er 18 Jahre, bevor er mit dem Uberpriifen
der gemachten Voraussagen begann. Was er dabei herausfand, war zutiefst erstaunlich. Jegliche
Schétzungen iiber die Zukunft waren nicht besser als reine Zufallstreffer. Noch erstaunlicher war, dass
die Experten, insgesamt gesehen, etwas schlechter lagen als die Nicht-Experten. Was soll man dazu
sagen? Dass jegliche Prognose-Tatigkeit vertane Zeit ist? Vielleicht. Dass Fachwissen einen nicht
schlauer macht? Moglicherweise. Doch das sind noch nicht die interessantesten Fragen, die man nach

diesem Experiment stellen kann.

Was an Tetlocks Experiment fasziniert, ist nimlich nicht der Umstand, dass so viele Fachleute
scheinbar auch nicht besser die Zukunft vorhersagen konnen als andere. Viel spannender erscheint mir
die Tatsache, dass Tetlock, der sich nach Jahrzehnten der Forschung dariiber klar wurde, was der
Mensch alles nicht kann, am Ende iiberlegt, was man im Angesicht all dieser Unfahigkeit machen
kann. Und wissen Sie, was er vorschlagt? Genau das Gegenteil von dem, was man nun erwarten
wiirde. Er gibt uns fiinf goldene Regeln, die das Vorhersagen erfolgreicher machen sollen. Er

beschreibt z.B., dass ein kurzer Kurs in Prognose-Techniken die Vorhersagekraft der eigenen

20 Kuhn, T. S. (1967)
21 Tetlock, P. (2005)

26



Aussagen erheblich verbessert. Da kann man nur hoffen, dass dieser Kurs nicht von den von ihm

befragten Experten durchgefiihrt wird.

Dass Tetlock diese Schlussfolgerung vor dem Hintergrund all seiner Erkenntnisse zieht, macht
doch nachdenklich. Er gibt uns ein Rezept, mit Hilfe dessen wir uns beféahigt fiihlen sollen, etwas
besser vorhersagen zu konnen als andere, wie sich die Dinge wohl entwickeln werden, wo ihm das

Ergebnis seiner jahrelangen Forschung gerade vor Augen gefiihrt hat, dass das unméglich ist.

In seinem Bestseller Black Swan*? beschreibt der Harvard Professor Nicholas Taleb dieses
Phianomen eindriicklich. ,,Schwarze Schwine® sind nach seiner Definition Ereignisse, die niemand fiir
moglich gehalten hat (bis ins 19. Jahrhundert galten schwarze Schwéne selbst als ein solches Ereignis,
denn bis dahin waren in der westlichen Welt nur weille Schwéne beschrieben worden). Er legt mit viel
Uberzeugung dar, wie wir noch so gut planen kénnen, uns aber gegen ,,Schwarze Schwiine* einfach
nicht wappnen kdnnen. Dennoch kénnen gerade solche Ereignisse einen massiven Einfluss auf unsere
Vorhaben haben und insofern pladiert Taleb fiir ein inquisitorisches Hinterfragen des Commonsense.
Wieder und wieder weist er darauf hin wie unser Denken, das sich an Durchschnitten und
Normalverteilungen orientiert, eben besonders anfillig ist fiir ein Uberraschtwerden durch das

Unwahrscheinliche oder das vermeintlich Unmogliche.

Doch dann passiert ihm etwas, das man, nach seiner intensiven Betrachtung eigentlich nicht
erwarten wiirde. Am Ende des Buches vollzieht er eine Denkbewegung, die man schon geradezu
klassisch fiir den Umgang mit dem Paradoxen nennen konnte. Es ist eine dualistische Denkbewegung.
Damit ist eine entweder/oder-Haltung gemeint, die dem Paradoxen scheinbar den Stachel zieht. Und

das geht so:

Letztlich ist das eine triviale Regel fiir die Entscheidungsfindung: ich bin sehr aggressiv,
wenn ich mich positiven Schwarzen Schwinen aussetzen kann — wenn ein Fehlschlag von
keiner groflen Bedeutung wire —, und sehr konservativ, wenn ich von einem negativen
Schwarzen Schwan bedroht werde. ... Die halbe Zeit bin ich oberflachlich, in der anderen

Hilfte will ich Oberflachlichkeit vermeiden.??

Das liest sich zwar gut, erzeugt aber eine fundamentale Schwierigkeit. Die Regel 16st ndmlich keine
Entscheidungsproblematik, sie schafft eine. Denn wann weil} ich denn, wann ich mich einem
positiven Schwarzen Schwan aussetzen kann oder von einem negativen bedroht werde? Das ist keine
triviale Frage, denn sie zielt in die Mitte der Talebschen Logik. Wenn Schwarze Schwine
unvorhersehbar sind, dann kann ich folglich auch nicht wissen, mit welcher Wahrscheinlichkeit sie

auftauchen werden und schon gar nicht, ob sie mir dann nutzen oder schaden werden. Jeder, der sich

22 Taleb, N. (2011)
2 Ebd., S. 356

27



einmal darliber Gedanken gemacht hat, mit welcher Anlagestrategie man am besten fiir sein Alter

vorsorgt, weil} sofort, was gemeint ist.

Man sieht also, wie simplistisch Talebs entweder/oder-Haltung ist. Selbst wenn man noch so
bemiiht wére sich in Investitionsangelegenheiten auf Schwarze Schwine vorzubereiten, so erreicht
man in diesen Dingen doch sehr schnell die Grenzen der eigenen Vorhersagekraft. Und nur, um zu der
Erkenntnis zu kommen, dass man sich im Zweifel konservativ verhalten soll, benotigt man wirklich
keine Buchlektiire. Obschon sich Taleb offensichtlich mit unerwartbaren Ereignissen und ihren
Konsequenzen mehr auseinandergesetzt hat als viele andere und er mit vielen seiner Aussagen

sicherlich recht hat, ist seine Schlussfolgerung doch wenig erkenntnisreich.

Es stellt sich also die Frage, ob die Katze doch recht behilt. Ist es wirklich egal, welchen Weg
wir einschlagen, wenn der Ausgang am Ende doch immer ungewiss ist? Oder sehen wir uns
womoglich mit einem Paradox der Planung konfrontiert, bei dem wir durch immer genauere Planung

und zusétzliches Expertenwissen das Erreichen unserer Ziele sogar noch unwahrscheinlicher machen?

Eine Antwort auf diese Frage sollte uns weder in vereinfachende entweder/oder-Dualismen
fiihren. Noch in eine nihilistische Resignation bei der wir denken, dass es ohnehin egal ist, was wir
tun, weil wir nicht wissen, was kommt. Schon gar nicht sollte sie den Zustand einer idealisierten
Hoffnung auf etwas fordern, das sich schon zeigen wird (gerade der letzte Punkt wird von
Management-Vordenkern seit den frithen 2000er Jahren immer wieder befordert).?* Wie soll man sich
also diesem paradoxen Phdnomenen ndhern? Um dieser Frage nachzugehen, mochte ich ihnen
jemanden vorstellen, der sich mit diesem Thema intensiv beschéftigt hat: den franzdsischen Jesuiten
und Kulturanthropologen Michel de Certeau. Wir treffen ihn 1967, ein Jahr, bevor er in Frankreich

eine gewisse Beriihmtheit erlangt.

PLANUNG ANDERS GEDACHT, ABER WARUM MIT DE CERTEAU?

ALS MICHEL DE CERTEAU AN DIESEM Tag im August 1967 im franzosischen Chambéry den Wagen
bestieg, um mit seinen Eltern auf den Landsitz der Familie in Saint-Pierre d’Albigny zu fahren, ahnte
er nicht, dass sein Leben am Ende der Fahrt nicht mehr dasselbe sein wiirde. Auf der Fahrt sollte es zu
einem dramatischen Unfall kommen, bei dem sein Vater, der den Wagen lenkte, unverletzt blieb,
wenigstens korperlich. Seine Mutter hingegen fand den Tod und de Certeau selbst verlor sein rechtes
Augenlicht. Dieses folgenschwere personliche Erlebnis ereignete sich nur Monate vor

einschneidenden gesellschaftlichen Umbriichen in Frankreich, auf die Certeau in einer Weise

24 Hier wiren z.B. zu nennen: Otto Scharmer mit seiner Idee der Theory U oder Ken Wilber, dessen Ideen fiir
ein ,Integrales Management* genutzt werden, z.B. von Fred Kofman.

28



reagierte, die ihn wenig spiter einer breiteren franzdsischen Offentlichkeit bekannt machen sollte.

Moglicherweise hatte auch seine personliche Geschichte einen Anteil daran.

Dieser Unfall war ndmlich auch deswegen bemerkenswert, weil er de Certeau die Endlichkeit
seines eigenen Lebens erneut mit aller Vehemenz vor Augen flihrte. Einer seiner beiden Briider war
bereits einige Jahre zuvor verstorben und seine einzige Schwester im vorigen Jahr. Diese personlichen
Erlebnisse wurden zusétzlich noch durch seine Arbeit verstdrkt. Als Glaubensbruder hatte er sich
lange Zeit mit zwei jesuitischen Geistlichen des ausgehenden Mittelalters beschéftigt, die ebenfalls
schwere Schicksalsschldge erlitten hatten. Zum einen mit Pierre Favre (1506 — 1546), einem der
Griindungsviter des jesuitischen Ordens. Favre war nach unzéhligen Reisen erschopft und verarmt
verstorben. Zum anderen mit Jean-Joseph Surin (1600 — 1665), einem der, wie de Certeau schrieb,
,»groBten Mystiker der 17. Jahrhunderts, der als Exorzist in einen Fall verwickelt war, der im
Frankreich seiner Zeit groBBes Aufsehen erregte, als er sich mit Teufelsaustreibungen besessener
Nonnen in dem kleinen Stadtchen Loudun verausgabte und in der Folge die Jahre bis zu seinem Tod

selbst in geistiger Umnachtung verbrachte.

Es waren seine personlichen Erlebnisse und der besondere Fokus seiner Arbeit, die zu einem
erhohten Bewusstsein der ihm gegebenen Zeit fiihrten und so nutzte de Certeau diese mit groflem
Bedacht und arbeitete intensiv an mehreren Projekten gleichzeitig, seit er im Alter von 25 Jahren in
den Orden der Jesuiten eingetreten war. Er lehrte, publizierte und war fiir die Ausgabe mehrerer

Fachzeitschriften verantwortlich.

Dann kam der Mai 1968. Tausende Studenten und Gewerkschaftler gingen in Frankreich und
in anderen Landern auf die Strafe. Sie traten nicht nur fiir bessere Studienbedingungen ein. In
Frankreich kritisierten sie gleichzeitig de Gaulles konservative Regierung. Es kam zu Kundgebungen
und Demonstrationen, bei denen das als technokratisch gebrandmarkte Gesellschaftssystem radikal in
Frage gestellt wurde. Diese Ereignisse zogen de Certeaus Aufmerksamkeit in hochstem MaBe auf sich
und er kommentierte sie 6ffentlich mit einer Reihe von Artikeln, die viele Leser fanden. Im Oktober
1968 wurden diese dann als Buch mit dem Titel La Prise de Parole® herausgegeben, ein Werk, das
seinen Autor mit dem beriihmt gewordenen Satz ,,En mai 68, on a pris la parole comme on a pris la
Bastille en 1789%,%° einer breiteren Offentlichkeit bekannt machte und das Studenten wie Politiker
gleichermalien faszinierte. In diesem Buch stellte de Certeau fest, dass die Gesellschaft Frankreichs
Ende der 1960er Jahre durch massive AusschlieBungs-Dynamiken gekennzeichnet war.?” Und er

fragte sich, welche Moglichkeiten die Politik angesichts dieser Tatsache hat. Wie kénnen Menschen,

25 de Certeau, M. (1994)
26 Tm Mai 68 erstiirmte man das Wort so wie man 1789 die Bastille erstiirmt hat.
27 Geldof, K. in Fiissel, M. (2007)

29





